| This is the peer reviewd version of the followng article:                                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| GEOGRAFIE DEL TANGO / Fiorani, Flavio Angelo In: CONTEMPORANEA ISSN 1127-3070 STAMPA 2:(2006), pp. 285-305.                                                                             |
|                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                         |
| Il Mulino<br>Terms of use:                                                                                                                                                              |
| The terms and conditions for the reuse of this version of the manuscript are specified in the publishing policy. For all terms of use and more information see the publisher's website. |
|                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                         |
| 10/04/2024 13:03                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                         |

(Article begins on next page)

Francesco Traniello Direttore

Simone Neri Serneri Maria Serena Piretti Vicedirettori

### Comitato di Redazione

Fulvio De Giorgi, Ferdinando Fasce, Christiane Liermann, Roberto Balzani, Daniela Luigia Caglioti, Paolo Capuzzo, Carlotta Sorba, Elisabetta Vezzosi

Segreteria di Redazione Monica Campagnoli

#### Amministrazione

Società editrice il Mulino Strada Maggiore 37 fax 051 25 60 34 tel. 051 25 60 11 40125 Bologna

sito internet http://www.mulino.it/html/riviste/cont.htm

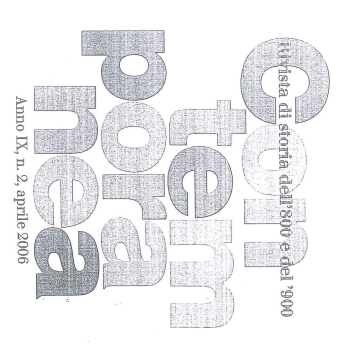
#### Direzione e Redazione

Dipartimento Politica, Istituzioni, Storia e-mail contemp@spbo.unibo.it Strada Maggiore, 45 tel. 051 20 92 517 40125 Bologna

Redazione di Contemporanea - Strada Maggiore, 45 - 40125 Bologna Corrispondenza e libri vanno inviati alla

Gli articoli pubblicati in questa rivista sono riassunti e catalogati in Gli articoli non richiesti non si restituiscono

«Historical Abstracts» e «America: History and Life»



221

Giampaolo Calchi Novati, Israele, Palestina e il diritto di autodeterminazione

253

Il bambino nella cultura scientifica italiana tra Otto e Novecento Patrizia Guarnieri, Un piccolo essere perverso-

Flavio Fiorani, Geografie del tango

DOCUMENTI E MEMORIE

307

Commemorare la «morte eroica» in una «guerra iniqua e sieale»? Una lettera di Edmondo De Amicis a cura di Michele Nani

IN EVIDENZA

Periodizzazioni del secondo dopoguerra

a cura di Paolo Capuzzo. Intervengono Federico Romero, Giovanni Gozzini, Giovanni Montroni, Fulvio De Giorgi, Giovanna Cigliano, Maria Cristina Ercolessi

La famiglia e la strada, ciascuna con i propri nefasti esempi, finivano imputate delle principali responsabilità. Le origini di tanti problemi dei minori erano ambientali, non naturali. A fine secolo le denunce sulla stampa internazionale avevano obbligato l'opinione pubblica e il parlamento ad accorgersi della prostituzione minorile, della cosiddetta tratta delle schiave bianche che i trafficanti compravano da genitori affetti da miseria, dediti a immoralità e criminalità<sup>70</sup>. Sul terreno vischioso dei maltrattamenti fatti patire da chi dovrebbe invece proteggere, le posizioni degli esperti si sono divise. In un processo celebrato nel dicembre 1916 a carico di un uomo accusato di aver violentato per anni la figlia bambina, Giulio Cesare Ferrari, più volte qui menzionato, intervenne come perito della difesa e, con una strategia che sarebbe divenuta consuetudine nei processi di violenza sessuale, rilevò una scarsa innocenza di lei ormai, tredicemne<sup>71</sup>.

Nel processo di scoperta dell'infanzia, in concomitanza alla fine della sua innocenza mitica, e nella maggiore attenzione e cura verso i bambini concreti e diversi, cadeva anche l'obbligo per gli adulti di guardare alle ombre della propria normalità.

Di questo un capitolo di B.P.F. Wanrooij, Storia del pudore. La questione sessuale in Italia 1860-1940, Venezia, Marsilio, 1990, pp. 135 ss.

<sup>71</sup> Rimando al mio Giulio Cesare Ferrari e la psicopatologia in tribunale, «Padania. Storia, cultura, istituzioni», 1989, 3, pp. 192-206; per questa sua perizia «Sulle condizioni mentali di G. Felici»; e sugli abusi ai minori in famiglia vedi il mio L'incesto scandaloso: legge e mentalità nell'Italia unita, «Passato e Presente», 2003, 58, pp. 45-68.

#### 

Flavio Fiorani

e nazionale. Danza e canto sono i due poli intorno a cui prendono colar modo la sua capitale – articola la propria fisionomia popolare derivano dalle sue radici e dalla sua dislocazione marginale ed etepratiche sociali istituzionali (istruzione pubblica, mobilitazione poche nei suoi testi – una società articolata e multietnica. Per questo il nomeno che configura ed esprime – con le sue melodie non meno alfabetizzazione e connota il consumo di massa del tempo libero un'industria culturale, offre un significativo apporto alle pratiche di linità, mescola tradizione e modernità, contribuisce alla nascita di bana definisce il rapporto tra i generi, «inventa» una nuova mascovita una manifestazione di ibridismo culturale con cui la società urcirco, un fenomeno della sociabilità con cui un paese – e in partidel Novecento il tango è, insieme al teatro popolare, al calcio e al turale dell'Argentina tra la fine del secolo XIX e i primi vent'anni etnica come conseguenza della massiccia immigrazione europea rogenea in una società contrassegnata da un'incerta configurazione litica e sindacale) e a lungo mantiene quei «caratteri originari» che tango è la narrativa di un'identità in costruzione che si affianca alle Prodotto di un paese in tumultuosa trasformazione il tango è un fe Tra gli spettacoli di intrattenimento che definiscono l'identità cul-

## Una musica ibilda dall'Alimo incerto

Come ogni mito che sia degno di questo nome il tango ha origini incerte. Geograficamente lo si colloca in uno spazio culturale e sociale ai «confini» di Buenos Aires che si avvia a diventare la metropoli del Rio de la Plata (ma anche a Montevideo, la capitale uruguayana sul-l'altra sponda). Le sue origini, come del resto la sua data di nascita, sono imprecise: tutto concorre a dilatare quella sorta di misterioso fascino che scaturisce anche dalla sua controversa etimologia.

Una traccia filologica ci conduce addirittura fino al continente nero. Uno studioso come Ricardo Rodríguez Molas – autore di un



e figure delle musiche degli schiavi città-porto) poco avranno a che fare con strumenti, ritmica, cadenze lore, anche se la coreografia e la musica del tango porteño (cioè della africane e che tra i primi esecutori ci siano stati strumentisti di cochiamata tango. Fin qui dunque la prova che la danza abbia origini dov'è opinione unanime che si balli una danza che più tardi sarà o mulatos) nelle «casas de baile» o nei postriboli dell'area rioplatense spagnola, è connessa all'attività dei musicisti neri affrancati (pardos spazio socio-culturale della presenza africana nell'America di lingua svolgevano in questi luoghi². Nel lessico bozal degli schiavi la paproprietà metonimica più tardi il termine definisce le danze che si sico cubano e argentino designa il luogo dove gli schiavi neri si riuconcentrata la massa di schiavi prima di essere imbarcata)¹. Il lesil termine tango è di uso corrente nel commercio schiavista fin dal rola, per effetto di una deformazione linguistica o perché connota lo tive periodiche che includevano anche la danza. E per una sorta di le società di neri affrancati che per un certo periodo svolgono attività nivano per danzare. Nell'area del Rio de la Plata tangos erano inoltre secolo XVII (tango era il recinto in prossimità delle coste dove era volume che resta un classico sulla figura del gaucho – sostiene che mutuo soccorso e mantengono viva l'identità etnica con inizia-

Incertezza di un segreto che prende forma in quella zona dai confini imprecisi (gli *arrabales*, i *suburbios*) situata tra l'estrema propag-

gine del tessuto urbano e la pampa, quasi a sancire nel suo stesso marchio d'origine la sua connotazione di danza dalle movenze sinuose e dalle figure licenziose che ci dicono del suo essere fin dagli inizi – e soprattutto ai suoi albori – un'espressione culturale fortemente segnata dall'ibridismo e, al contempo, reale e metaforica. Una leggenda, che Borges ha sapientemente incoraggiato, ce lo ha consegnato come la stilizzazione di un duello tra due malavitosi su un marciapiede dei sobborghi della capitale che è al contempo scena e archetipo della marginalità. Cito i suoi versi da *El tango*:

Dove sarà (ripeto) la teppaglia che in polverosi vicoli sterrati o in perduti villaggi istituì la setta del coltello e del coraggio? [...]

Una mitologia di pugnali lentamente si annulla nell'oblio; una canzon di gesta è andata persa in sordide notizie poliziesche<sup>4</sup>.

Di origini anonime e nei luoghi della marginalità (i bordelli, ma anche le «accademie», eufemismo con cui agli inizi del Novecento si designavano le sale da ballo dalla dubbia reputazione), il tango è stato ai suoi esordi una musica ibrida, a cui si sono aggiunte le figure di una coppia di ballerini ben avvinghiati e dalla coreografia lasciva. I testi del tango – per lo più espressione di una tristezza profonda con un tono di melanconia che non si rassegna all'oblio – sono un materiale eterogeneo che scaturisce dalla commistione tra un registro colloquiale (quello del *lunfardo*, il gergo popolare dei malavitosi) e uno linguistico alto che vengono rielaborati.

Non è tra i propositi di questo lavoro intervenire nella diatriba circa la provenienza diretta o meno del tango dalla habanera, dal candombe piuttosto che dalla milonga. E neppure confermare quanto i suoi testi (non meno che le sue movenze) costituiscano la più struggente dichiarazione dell'amore come perdita di sé, dettata da una concezione del tempo – ma di un tempo che è sempre rievocazione nostalgica – che si vive come conseguenza del distacco o dell'assenza della persona amata. Cito ancora i versi iniziali di Borges:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. Rodríguez Molas, *La música y la danza de los negros en el Buenos Aires de los siglos XVIII y XIX*, Buenos Aires, Clio, 1957, pp. 24-26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nel lessico argentino d'inizio Ottocento il termine tango designa la festa o il ballo dei neri. Cfr. in proposito B. Matamoro, *El tango*, Madrid, Acento Editorial, 1996, p. 8.

sentano neri che ballano col busto eretto quasi ad annunciare la coreografia del perplessità B. Matamoro, El tango, cit., p. 9. I quadri di Pedro Figari che rappresunçao, El tango y sus circunstancias (1880-1920), Buenos Aires, El Ateneo, 1998, era nel quartiere di Montserrat dove nel secolo XVIII era concentrata la popolazione con i tangos de negros (tango = tambor). A Buenos Aires l'area del Tambor Il termine tango designava i luoghi di riunione degli schiavi, forse per associatango. Musica, parole, spartiti e scuole, Roma, Elle U Multimedia, 2001 del tango, vol. I, Sus ortgenes, Buenos Aires, Ediciones Corregidor, 1976, p. 63. Tra tango sono menzionati da B. Matamoro, *Orígenes musicales*, in Aa. Vv., *La historia* pp. 39-40. Sull'ascendenza diretta del tango da queste danze manifesta le sue della popolazione di Buenos Aires, sono dichiarati liberi. Cfr. in proposito F.O. Asanni Dieci dell'Ottocento e poco dopo i neri, che costituiscono circa il 30 per cento zione nera. L'arrivo di popolazione di colore in Argentina cessa a partire dagli neri ebbero nomi quali calenda, bámbula, tango, samba (o zamba) e candombe i più recenti contributi sulla storia e le origini del tango si veda M. Lao,  $\mathit{Tcome}$ Nell'area del Rio de la Plata durante il periodo coloniale le danze degli schiavi

 $<sup>^4</sup>$  J.L. Borges,  $\it Il\,tango,$  in T. Scarano (a cura di),  $\it L'altro,$   $\it lo stesso,$  Wilano, Adelphi, 2002, pp. 83 e 85.

Dove saranno? chiede l'elegia di quelli che oramai non sono più come esistesse un luogo dove l'Ieri possa esser l'Oggi, esser l'Ancora, il Sempre.

che così chiude il poema:

[...] Il tango crea un torbido passato ch'è irreale e in parte vero, un assurdo ricordo d'esser morto in duello, a un cantone del sobborgo<sup>5</sup>.

e della letteratura. Senza però dimenticare che a metà degli anni fondo comune»<sup>6</sup>, Con ciò sono fissati memoria e luoghi del tango ges lo crea coltivando quella poesia mnemonica che lo distingue rosi, di avere già adempiuto ai loro obblighi di coraggio e di onore»<sup>7</sup> proprio questa: dare agli argentini la certezza di essere stati valozione compensatoria del tango» egli si fa assertore in un testo come proprio dove l'assenza di carattere propria di quegli agglomerati dei suburbios – dove i testi del tango coltivano quella mitologia di una cultura popolare la cui diffusione sarà appunto opera del tango tradizione con cui assegnare un ruolo a nuove identità sociali e a Nella sua fondazione mitica di Buenos Aires, Borges inventa una Evaristo Carriego quando afferma: «Forse la missione del tango è un'epopea che manca all'abitante della città-porto. E di questa «funibridi e semirurali della periferia urbana consente di dare corpo a Yurkievich, «cessa di individualizzarsi per rendersi depositaria del facendo appello a una memoria collettiva che, come scrive Saúl locali da ballo) – non è più il luogo della marginalità sociale. vagabondi, delinquenti e *milonguitas* (le ragazze che frequentano i Venti, quando cioè Borges scrive i versi che abbiamo citato, la realtà Così viene canonizzato un mito inesauribile e senza tempo: Bor-

<sup>5</sup> Ivi, pp. 83 e 87.

J.L. Borges, Evaristo Carriego, a cura di V. Brocca, Torino, Einaudi, 1972, 126.

<sup>8</sup> Che Borges veda nel *barrio* o nei *suburbios* un antidoto all'omogeneizzazione prodotta dall'avanzare della metropoli Buenos Aires, ma che quest'operazione si inscriva in una tensione tra la celebrazione della modernità urbana e il recupero di archetipi come quello del duello tra malavitosi, è la conferma del fatto che il passato e la marginalità urbana non possono più essere rappresentati come una radicale alterità. Scrive in proposito Beatriz Sarlo in *Una modernidad pe*-

Sul versante opposto si è invece demolita la consistenza dei miti e del patrimonio simbolico che sono alla base della coscienza narcisista degli argentini. Una musica e un ballo sorti in ambiente urbano con la pretesa di esorcizzare il vuoto geografico della pampa sono piuttosto la conferma di un destino esistenziale che nulla può contro la fatalità del «peccato originale» degli argentini. I passi dedicati al tango da Ezequiel Martínez Estrada nella sua Radiografia de la pampa ne sviliscono, nella semantica delle sue movenze, significato e valore. A Buenos Aires, quella «testa di Golia» che designa l'ipertrofica capitale di un'illusione ed è popolata da abitanti che hanno dato le spalle alla pampa, è sorta e si è diffusa una danza che testimonia dell'inconsistenza dell'argentino medio:

Ballo senza espressione, monotono, con il ritmo stilizzato del coito. Non ha, a differenza degli altri balli, un significato che parli ai sensi, con il suo linguaggio plastico, così suggestivo, o che susciti movimenti affini nello spirito dello spettatore, per la sua allegria, l'entusiasmo, l'ammirazione o il desiderio. È un ballo senz'anima, per automi, per persone che hanno rinunciato alle complicazioni della vita mentale e si rifugiano nel nirvana. È evadere. Ballo del pessimismo, della pena di tutte le membra; ballo delle grandi pianure sempre uguali e di una razza fiaccata, soggiogata, che le percorre senza un fine, senza un destino, nell'eternità di un presente che si ripete. [...] È, se si vuole, perfino un atto solitario. [...] È un ballo senza volontà, senza desiderio, senza rischio, senza impeto.

Il tango è – per Martínez Estrada – il ballo di individui prigionieri delle illusioni che esso stesso è capace di suscitare.

# La geografia della confaminazione: cultura popolare ed europeizzazione della città

Sia che lo si canonizzi nei modi di una nostalgica rievocazione di figure e ambienti di un passato non molto lontano, sia che lo si riduca a vuota ripetizione di movenze da parte di classi medie ur-

riférica: Buenos Aires 1920 y 1930, Buenos Aires, Nueva Visión, 1988: «La scena dei sobborghi non è più il luogo letterario degli Altri, considerati come pura alterità, come una minaccia per l'ordine sociale, la morale collettiva, la purezza del sangue, i costumi tradizionali; neppure si tratta soltanto degli Altri che sono da comprendere e da redimere. Sono Altri che possono configurare un noi con l'io letterario di poeti e intellettuali; sono Altri prossimi, se non addirittura un se stesso» (p. 180).

<sup>9</sup> E. Martínez Estrada, Radiografía de la pampa, in Leo Pollmann (a cura di). Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica, 1995, pp. 162-164.

S. Yurkievich, Del anacronismo al simulacro, in Id., Suma crítica, México, Fondo de Cultura Económica, 1997, p. 293.
 I.I. Borres, Eparisto Carriego, a cura di V. Brocca, Torino, Einaudi, 1972, p.

sono gli abitanti di quei bassifondi della «Gran Aldea» (grande vilsicisti (per diletto o per esser stati trombettieri delle bande militari) che quello di reduci dalla guerra contro il Paraguay o quello di mubora una gamma eterogenea di manifestazioni culturali. Nelle sue di transculturazione in corso in una capitale che definisce ed elache sono espressione dell'ibridismo, come exemplum dei processi teriale, ma soprattutto come scenario produttore di nuovi significati lità. Intendendo con ciò Buenos Aires non solo come artefatto mail suo successo nella città e nella diffusione dei luoghi della sociabi bane afflitte dal pessimismo e dalla malinconia, il tango conoscerà gentina urbana con le porte aperte all'immigrazione europea. trasformando in Babele del Plata, la capitale eretta a modello dell'Arbarrio sur (fin qui residenza dell'aristocrazia coloniale) e che si sta laggio) che dopo l'epidemia di febbre gialla del 1871 hanno invaso il famiglie<sup>10</sup>. Ex membri dei battaglioni di fanteria, senz'altro mestiere latti, e non soltanto da schiavi liberi di entrambi i sessi, con le loro Aires (San Telmo e Monserrat), quelli cioè popolati da pardos e muremote origini il tango prende forma nei barrios negros di Buenos

gioco della *pelota* (importato dagli immigranti baschi) e quello delle per affinità si affianca ad altri fenomeni ludici delle classi basse: il fianco di quelle «alte» della letteratura popolare, del teatro ma che il tango è una forma di consumo e di divertimento che si afferma a dell'europeizzazione, in atto nella città-porto. Come folclore urbano testimonia ed esemplifica il processo di descriollización, e dunque di produzione della carne salata per l'esportazione, ma anche «abile destrezza non soltanto nella doma e nelle attività degli stabilimenti estremi del tessuto urbano (las orillas) con gente celebre per la sua torio che riconfigura lo spazio urbano, popola la periferia e i lembi e variegato mondo della marginalità urbana. Un movimento migrainglesi. Ai neri (e alla mescolanza razziale) si affiancano i gauchos los nell'epoca coloniale). Poco più tardi verrà il calcio portato dagli bocce (nella sua versione italianizzata di quel che erano stati i bonell'uso del coltello». Quel che si registra è una sorta di geografia (spesso anch'essi ex coscritti) che cominciano a invadere il pletorico della contaminazione che deriva da quest'originale amalgama cul-Siamo agli esordi di una nuova cultura popolare regionale che

cambalache (lo scambio di oggetti di poco valore che più tardi darà il titolo a uno dei tangos più celebri) nella sua primigenia definizione, che vede protagonisti gringos fracasados, neri affrancati e senza occupazione, gauchos un tempo liberi e ora sospinti verso la città dalle recinzioni e dalla ferrovia. Questi ultimi espulsi dagli spazi aperti di una regione che si è voluta connotare come natura senza cultura e che ora si sta avviando ad assumere la denominazione di pampa gringa, cioè invasa dagli immigrati europei.

più cavallo e in ambiente urbano) e di cui restano solo le posturas dal termine in voga per il saluto e che ora con l'uso del diminutivo sociale (il protagonista dei versi di Borges prima citati) che deriva gante *compadrito de arrabal* (guappo di periferia). Una nuova figura quella che più tardi si diffonde come la tipica iconografia dell'arroe liguri). Un tipo umano nuovo? Certamente una nuova silhouette, scia il posto al cappello indossato dagli immigrati *xeneises* (genoves: ancor più significativamente il vecchio chambergo del gaucho laconnotare un modo di vestire più consono al canone urbano. Ma taloni, il fazzoletto cessa di sventolare e si annoda al collo quasi a (adatta alle attività del destriero) e la *bombacha* cede il passo ai pandi stoffa avvolto tra le gambe perde la sua funzionalità originaria un significativo cambiamento nel «costume» del gaucho: il pezzo rioplatense in formazione<sup>11</sup>. Non è fuor di luogo considerare – come molti hanno fatto – la zona diviene una sorta di caricatura del gaucho storico (ma ora senza passa ad assumere un'accezione negativa. Il *compadrito*, il guappo che reclama (con le note del tango?) il suo posto nella nazionalità franca della *orilla* come amalgama di una sorta di popolo minuto Da uno sguardo alle litografie dell'epoca ci si accorge che c'è

Quali sono i luoghi del tango nelle sue origini? Questa la testimonianza di un viaggiatore inglese di fine secolo che, pur considerando la propria condizione di *gentleman* come un appannaggio naturale ed ereditario, ha tratteggiato al pari di molti sui compatrioti un quadro assai vivido – e secondo i canoni della letteratura costumbrista

Offi. G. Reid, The Afro-Argentines of Buenos Aires, 1800-1900, Madison, University of Wisconsin Press, 1980, pp. 84-92. Si veda inoltre R. Rodríguez Molas, La música y la danza de los negros en el Buenos Aires de los siglos XVIII y XIX, cit.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> H. Salas, *El tango*, Buenos Aires, Planeta, 1986, pp. 62-73. Si vedano inoltre J. Mafud, *Sociología del tango*, Buenos Aires, Americalee, 1966; J.L. Borges e S. Bullrich, *El compadrito*. *Su destino*, *sus barrios*, *su música*, Buenos Aires, Fabril Editora, 1968.

ancora in voga – dell'ambiente sociale in cui musica e danza si svolgono in un *rancho* sulle rive del Yí, in Uruguay:

Nel rancho di paglia [...] bruciavano sui ferri per la marchiatura tre o quattro candele di sego di cavallo. [...] Gettavano dense ombre sulle pareti dell'ambiente e illuminavano le facce tostate dei gauchos, corpulenti e asciutti, e i vaporosi vestiti di cotone delle donne [...]. Alcuni baschi robusti, uno o due inglesi in abito da monta, e uno o due italiani formavano la riunione. Il pavimento era di terra battuta, dura e brillante come il cemento, e quando i gauchos passavano si udiva il rumore degli speroni sul pavimento come se cantassero i grilli.

strani ritmi. [...] Gli uomini si alzarono e, tolti gli speroni, si diressero verso litos, y pericones si susseguivano gli uni agli altri, l'atmosfera si faceva più c'era anche nel dolce modo in cui il corpo scivolava e ondeggiavano, nella audacia, secondo le intenzioni dei ballerini, l'effetto era di molta grazia, che nante della scena, e sebbene i movimenti della danza non mancassero di donna sui fianchi e sembrava spingerla all'indietro con gli occhi chiusi, con paravano, tornavano ad avvicinarsi con fare grave e poi l'uomo cingeva la ossequio le condussero nello spazio destinato alla danza [...]. A tratti si sel'angolo del rancho dove si erano riunite le donne [...] e con un gesto di lo accompagnava con la fisarmonica. I loro sforzi congiunti producevano luce tremolante, i vestiti a righe dai colori accesi e insoliti. [...] Tangos, cieun'espressione di beatitudine. Una timorosa prudenza era la nota domitempo sufficiente di ascolto, a imitare la sua gemebonda melodia e i suoi una musica che era davvero vigorosa. Ogni tanto uno dei due iniziava un canto dal tono altissimo e melanconico che sollecitava l'uditorio, dopo un Un anziano cieco paraguaiano suonava la chitarra, e un negro enorme

Una scena di ambientazione rurale, in cui il nostro cronista assiste probabilmente a una habanera evidentemente già «acriollada». Un luogo di riunione molto simile a quei tangos de negros che mezzo secolo prima erano stati banditi dalle autorità perché, con la loro pericolosità e indecenza, recavano offesa alla morale della società bianca. Dove non è fuor di luogo identificare il «negro enorme» come uno dei sopravissuti all'epidemia di febbre gialla e alla precoce estinzione della popolazione nera sulla sponda argentina del Rio de la Plata.

Da questo quadro di costume si trae almeno un'importante informazione: il negro suona quasi certamente una variante della fisarmonica (la Konzertina) che, perfezionata in Germania da Heinrich Band, si era diffusa nell'area del Rio de la Plata col nome di bandoneón al tempo della guerra del Paraguay. Ma qui le notizie certe sfumano, come per ogni mito, nell'alone della leggenda: nelle pause dei combattimenti i soldati ballavano sulle note del bandoneón? La leggenda vuole che un brasiliano cieco abbia trasmesso la tecnica strumentale a un argentino di nome Santa Cruz, padre di uno dei primi musicisti di tango... Certo è che la scena descritta da Cunninghame Graham riporta alla memoria gli echi di quella musica militare e di origine inequivocabilmente non urbana che cantavano e danzavano i soldati insieme alle prostitute (las chinas cuarteleras) al loro seguito nei quilombos (così erano detti i postriboli nel lessico bozal) che proliferavano intorno agli attendamenti.

Un'altra descrizione – sempre di ambientazione rurale – è tratta da un articolo dal titolo *Los bailes de mi pago* (I balli delle mie parti) pubblicato dal settimanale «Caras y Caretas» nel gennaio 1899:

Il ballo comincia. Le due chitarre diffondono le prime note di un brano con accompagnamento; le ragazze entrano, sorridono agli invitati che sotto il pergolato del rancho attendono una habanera che si annuncia. Suona finalmente, voluttuosa e lasciva, con ritmi e cadenze che conosce soltanto il suonatore di chitarra della campagna. [...] Le coppie si abbracciano, le gambe si sfiorano senza che il pudore ne risenta, i respiri arroventati si confondono e la ballerina con la testa reclinata sulla spalla del suo compagno balla, completamente affidata a questi, che gira ora a destra, ora a sinistra, approfittando delle pause della musica, per fermarsi e stringere al petto il seno palpitante della ragazza<sup>15</sup>.

Ancora una volta una scena ambientata ai confini tra la campagna e le estreme propaggini del tessuto urbano della capitale in cui compaiono neri affrancati (detti *morenos*), talvolta addirittura gestori di quelle *academias de baile* (che il lessico di allora aveva ribattezzato *peringundines*), luoghi di incontro e di divertimento frequentati dal *compadraje orillero* (malavita di periferia), ma anche da immigrati europei non meno che da giovani rampolli delle famiglie altolocate. Per quanto concerne la popolazione nera si diffondono pratiche di sociabilità e di associazionismo dal carattere etnico in cui la danza

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> R. Cunninghame Graham, *El tango argentino (1884*), in F.O. Assunçao, *El tango y sus circunstancias (1880-1920)*, cit., p. 34. Il cielito e il pericón sono due balli popolari. Nel secondo la danza si ferma ogni volta che un membro della coppia pronuncia un verso in rima a cui l'altro risponde.

include una clientela popolare di diversa origine che registra anche la presenza dei primi immigrati italiani. Ma quanto più si dissolve l'identità etnica delle nazioni africane tanto più essa riappare nella funzione ludica assunta dalle *academias de baile*.

a imitazione del linguaggio gauchesco: «Yo soy un neglito niñas» in cui un personaggio del candombe canta al ritmo di una habanera tisti come Sebastián Ramos Mejía («el negro Casimiro» maestro del grazie all'arrivo di compagnie itineranti spagnole? Dalla metà del che si diffonde col nome di tango-habanera o habanera-tango anche está cololá»  $^{14}$ . È il repertorio di una rappresentazione di costume que le gusta fandangueá/ y a la que le hago un pilopo/ bien plonto pronuncia dello spagnolo da parte della gente di colore e che suona Il testo della canzone include una spiritosa rima che fa il verso alla scope dalla pelle nera (i bianchi truccati da neri allora detti tiznados) bandoneón). Una presenza confermata, nello spettacolo allestito alla di un autore noto e trascrizione di un testo anonimo), o di strumendi pianisti nei bordelli, compositori come Rosendo Cayetano Menloro apparizione in zarzuelas (opere musicali i cui protagonisti de quasi certamente di habaneras frammiste a milongas che fanno la secolo XIX alcuni tangos – «bailes de gitanos» nell'accezione andache, nel fuori programma, interpreta la canzone El Negro Shicoba dall'attore panameño Germán MacKay nei panni di un venditore di fine degli anni Sessanta nel Teatro de la Victoria di Buenos Aires, dizábal (autore nel 1896 di El Entrerriano, il primo tango a stampa dove essi contaminano il centro e i quartieri altolocati. Sia che si tratti dove i lembi estremi del tessuto urbano restano attivi e presenti, e lusa – fanno parte di balli e romanze rappresentati in teatro: si tratta articoli e cresca anche come scenario della marginalità: una città tori del tango alle sue origini. E che attesta quanto Buenos Aires si socialmente ed etnicamente quel variegato mondo di fruitori e creascolanza razziale e sociale che emerge quando si cerca di definire Quel che appare evidente è il dato della coesistenza e della me

clamano e cantano) come ad esempio *Los sobrinos del capitán Grant* del 1877 che include un *Tango de los pitillos*<sup>15</sup>.

Registro parodico e testo satirico senz'altro confermano che la mescolanza dei ritmi, la commistione e la sovrapposizione dei termini che designano lo spettacolo di danza-canto che è alle origini del tango non hanno una data di nascita precisa, né un geniale inventore, ma testimonia il persistere di ritmi e personaggi di colore in un ambito contrassegnato dall'ibridismo sociale e dalla mescolanza razziale. Nella Babele etnica e linguistica della capitale il tango assolve a una funzione integratrice e normativa per una popolazione cosmopolita di antica o recente provenienza che si accalca nei corralones o nei conventillos (le case popolari dove alloggiano ammassati gli immigranti) e che vive dispersa in quelle zone in cui il tessuto urbano si sfilaccia o che fino ad allora non ha assunto la fisionomia più definita del quartiere urbano (barrio).

Gli spettacoli di danza-canto testimoniano radici non certo bianche del tango nei suoi primi passi e anche dell'uso che nella gauchesca rioplatense (soprattutto nella sua versione teatrale) viene fatto del binomio canto (derivante dal candombe) e canto-ballo (la milonga, cantata dal gaucho). In un ambiente sociale che vive e si definisce con il sincretismo musicale – a questo punto, viste le testimonianze citate, poco importa che si tratti di ambiente rurale o urbano – il tango si colloca in una linea di continuità con la danza o habanera cubana, la rumba (anch'essa cubana e la maxixa nella sua variante brasiliana) a sua volta mescolata con la milonga nelle sue due versioni: come canzone criolla e come coreografia del ballo in ambiente rurale rioplatense<sup>16</sup>.

Della habanera nata a Cuba, e già in pieno auge in Europa, questa danza adotta e trasforma la coreografia. Il tango, da solo o abbinato alla habanera, intorno agli anni Ottanta diventa, con il brusco declino di quest'ultima, la danza dei frequentatori dei *quilombos*, gente in cerca di compagnia sessuale, o delle *academia*s dove i clienti ricevono una sorta di moneta di latta per ogni tango ballato con le donne del bordello (*Dame la lata* è tra i tangos più antichi che si conoscano). A poco a poco dunque il tango conquista spazi che, se

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> In italiano i versi suonano più o meno così: «Sono un negretto bambine a cui piace il fandango, e quella a cui faccio una galanteria è subito mia», ivi, p. 45. Sulla presenza di ritmi e personaggi neri nel teatro popolare si veda R.H. Castagnino, Circo, teatro y tango, Buenos Aires, Editorial del Instituto Nacional de Estudios del Teatro, 1982. Sullo spettacolo di Germán MacKay si veda anche B. Matamoro, Ortgenes musicales, cit, pp. 89-90.

<sup>15</sup> B. Matamoro, Origenes musicales, cit., p. 83

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Si veda in proposito E. Cámara, R. Campra, Il tango rioplatense: un mito urbano, «Heteroglossia» («Quaderni dell'Istituto di Lingue straniere»), 1988, 2, pp. 157-180. Cfr. inoltre A.M. Carretero, Tango, testigo social, Buenos Aires, Ediciones Continente, 1999, pp. 60-64.

non sono considerati come luoghi di decoro e rispettabilità sociale, gli conferiscono ancor maggiore visibilità pubblica.

## Morale convenzionale e marginalità sociale: Il rango dai bordelli ai caffè

del secolo, al primo tanguito mestizo, siamo in presenza di una forma sociali. Quando dal «tango preistorico» si passa, negli ultimi decenni e una pratica in cui l'ibridismo imprime il suo segno alle relazioni gauchos inurbati, artigiani, ceto medio urbano) che nel ballo troc'è la variopinta umanità delle orillas (operai, stivatori del porto il suo ibridismo – al pari di altre istituzioni integratrici come i club al ritmo di un bandoneón o di una piccola orchestra. Uomini soli, da soli uomini nella periferia della capitale e dove il servizio è affidato ociosa» che, con generose mance ai musicisti di peringundines e aca di intrattenimento di strada a cui partecipa anche la «muchachada vano un segno di identità, una sorta di riconoscimento reciproco calcistici – modalità di consumo del tempo libero. Tra i suoi fruitori funzione di aggregazioni culturali ed etniche, il tango definisce con della crescita urbana e dei quartieri che via via assumono la loro esclusivamente alle donne, i giovani di alto rango ballano il tango demias, trasferisce il tango dai bordelli ai caffè. In quelli frequentati ancora respinto dalla morale convenzionale delle classi alte a causa l'ausilio dei membri della società altolocata abituali frequentatori di trasferiscono il consumo del tango fuori dal suo ghetto proibito con per lo più immigrati di prima o seconda generazione, sono quanti dell'ibridismo etnico¹8. Non più confinato alla periferia della città, il della sua identificazione con il mondo della marginalità sociale e bordelli<sup>17</sup>. E tale mediazione si rivela decisiva per un ballo che era Prodotto culturale moderno che innesca e connota il processo

<sup>17</sup> N. Ulla, Tango, rebelión y nostalgia, Buenos Aires, Editorial Jorge Alvarez, 1967; cft. inoltre E. de Ipola, El tango en sus márgenes, «Punto de vista», 1985, 25, pp. 13-16.

is Sulla funzione mediatrice del tango nel costituirsi di un'identità etnica in Argentina che include origini immigratorie e nuove forme di socialità si veda P. Vila, El tango y las identidades étnicas en Argentina, in R. Pelinski (a cura di), El tango nómade, Buenos Aires, Corregidor, 2000, che scrive in proposito: «Il favore da parte dei rampolli della classe alta permise al ceto medio (costituito principalmente dai discendenti degli immigrati europei, alla continua ricerca di mobilità e di riconoscimento sociale) di abbracciare pubblicamente la musica che meglio rappresentava la loro eredità. Fino a quando non giunse questa protezione da parte dei giovani libertini della classe alta, il tango aveva un doppio significato contraddittorio per questo ceto medio in ascesa di origine europea. Da un lato,

tango non perde la sua connotazione ruffianesca ma ora si ascolta nelle *casas de baile* (famosa resta quella del quartiere Once dove si organizzano feste con donne musiciste e cameriere). E si balla anche nei caffè della fiammante Avenida de Mayo, arteria del centro della capitale che diviene punto di incontro e di sociabilità in una città in tumultuosa trasformazione<sup>19</sup>.

sul mondo rurale proprio in quanto essa è la condensazione simbosuoi quartieri, al fulcro della modernizzazione economica e al cuore di transculturazione. Alle soglie del secolo è lo spazio pubblico menalmente improprio nel caso argentino), si arriva alla metropoli e ai e al contempo agente destinato a sovvertirla in quanto spazio pubsamente un profilo europeo, la trama urbana ingloba e trasforma produttrice di nuovi significati culturali, politici, sociali e di nuove tropolitano di Buenos Aires a costituirsi come una multiforme realtà lica e materiale della trasformazione, dell'ibridismo e dei processi di inizi secolo. Modernità anche nel senso che la città ha prevalso della modernità come stile culturale che connota la società argentina pagna (ma con l'avvertenza che quest'ultimo termine è convenzioanche assumendo per un momento il canone di Buenos Aires come noscibile di un tessuto urbano che è prodotto della modernizzazione aggregazione in cui elementi fin qui dispersi sono resi forma ricoframmenti isolati e senza identità e li trasforma nel *barrio*, luogo di reti identitarie. Se il centro della città borghese esibisce orgoglioblico nuovo scaturito dall'ibridismo e dalla transculturazione<sup>20</sup>. E Dagli spazi della marginalità urbana, o dai confini tra città e cam

il tango era la musica che meglio esprimeva la loro vita quotidiana e quella dei loro genitori, perché offriva molteplici significati con cui identificarsi, dall'altro, il tango era legato a tutti quei simboli che questo nuovo ceto medio voleva dimenticare per essere accettato nella società argentina» (p. 74).

e alle dure condizioni di vita nei conventillos e include nei suoi testi il gergo urbano che nasce dalla commistione di lingue diverse. Cfr. in proposito J. Mafud, Sociologia del tango, cit., pp. 31-36. Sui caffè della capitale come spazio di sociabilità in cui si intrecciano dimensione privata e pubblica si veda S. Gayol, Conversaciones y desafios en los cafés de Buenos Aires (1870-1910), in F. Devoto e M. Madero (a cura di), Historia de la vida privada en la Argentina, vol. II, La Argentina plural: 1870-1930, Buenos Aires, Taurus, 1999, pp. 47-69.

<sup>20</sup> Sullo spazio pubblico come dimensione intermedia tra lo stato e la società e come ambito di produzione e generatore di una cultura vista come un agente decisivo della trasformazione della metropoli (intesa quest'ultima non come una semplice parodia di modelli europei) si veda lo studio di A. Gorelik, *La grilla y el parque, Espacio público y cultura urbana en Buenos Aires, 1887-1936*, Buenos Aires, Universidad Nacional de Quilmes, 1998.

la metropoli delle «due culture» (da un lato quella del centro delle classi alte e medie e, dall'altra, quella dei barrios che genera culture e identità inedite e marginali) è opportuno ricordare che gli immigrati non personificano soltanto un'esclusione, ma sono agenti attivi di una conflittuale integrazione che fa appunto del barrio il dispositivo riarticolatore del corpo della metropoli in cui nuovi spazi pubblici e nuove forme di consumo del tempo libero ridefiniscono l'identità degli eterogenei settori popolari<sup>21</sup>.

## Un prodotto culturale per l'espontazione

Nella città moderna – scena dell'incrocio culturale – il tango acquisisce il suo statuto di forma di intrattenimento come rappresentazione antropologica di una danza che trae la propria linfa dal mondo popolare. Nella scena della metropoli, è l'eterogeneità dello spazio urbano a portare in superficie, a rendere visibile una forma di consumo che ridefinisce, scompagina, rimescola la nozione convenzionale dei limiti tra pubblico e privato. Città-metropoli che più di ogni altra in America latina ha esemplificato il luogo della contaminazione sociale e culturale non meno che l'opportunità per la «aventura del ascenso», Buenos Aires è spazio pubblico e trama urbana dove l'eterogeneità assurge a canone della modernità e al contempo la nega. In particolare sulla funzione che il tango svolge nel formalizzare l'opposizione tra centro e quartieri e sul topos del barrio come rifugio identitario e idealizzazione di uno spazio comunitario Adrián Gorelik scrive che:

[...] il tango descriverà l'itinerario completo che lo conduce dalla descrizione del suo quartiere come mito pre-moderno, alla nostalgia per la perdita di quel che mai ha avuto, e della nostalgia al ripudio della modernizzazione che, all'interno della stessa logica narrativa del mito del quartiere, avrebbe finito per distruggerlo: a differenza della letteratura, che riuscirà a mantenere una certa distanza ironica dalla propria produzione mitologica, il tango deve completare il passaggio fino al rifiuto della modernizzazione di cui è il prodotto più genuino<sup>22</sup>.

Ciò detto, non è che si voglia cancellare con un colpo solo quel-

l'angolo immaginario dei sobborghi che Borges ha canonizzato nella figura letteraria della orilla. È che la stereotipata immagine del barrio – rievocazione nostalgica di uno spazio rivestito di sacralità che resiste alla marcia della modernità metropolitana – in realtà è la conseguenza stessa dell'avanzata di un tessuto umano oltre che urbanistico in cui la nuova dimensione dello spazio pubblico e del tempo libero si definisce all'insegna dell'eterogeneità. Non più officianti di una liturgia personificata da ruffiani, guappi, prostitute, delinquenti che si svolgeva in ambiti marginali e che si ballava in postriboli o sulle rive del Riachuelo, i fruitori del tango-canción sono essi stessi interpreti di una complessa varietà di conflitti culturali e lo portano fuori dal ghetto originario con il contributo dei rampolli delle famiglie dell'oligarchia nativa.

e il tango può considerarsi come un prodotto culturale «moderno» e tango sono «zone libere» della creatività in quanto spazi della meun ibridismo che nasce dalla mescolanza di tradizione e modernità poetica ridefinisce anche i rapporti tra mascolinità e moralità intesa scolanza, degli ibridi in contrapposizione alle istituzioni pubbliche nos Aires che diventa simbolo ed espressione di una nazione. Calcio sorta di nomadismo culturale e si afferma come un prodotto di Bue sieme al calcio. Con quest'ultimo il tango viaggia nel mondo in una che l'Argentina, a partire dai primi decenni del secolo, esporterà insce immagini e stereotipi di una tradizione nazionale<sup>25</sup> fenomeno culturale che esprime la nascita di una società articolata postmoderna, quanto piuttosto nel suo spessore storico, cioè di un popolare. Dove l'ibridismo non è da intendersi come caratteristica generi maschile e femminile nell'ambito di una cultura nazionalil suo carattere ibrido lo rende un fenomeno in cui si definiscono nuovi simboli che definiscono il consumo di massa del tempo libero è l'occasione per rielaborare uno stereotipo maschile attraverso come fenomeno sociale e culturale. Se la pratica corporale del ballo agisce come un modello e uno specchio di identità che con la sua appartenenze, uso del tempo libero nella realtà dei quartieri, il tango calcio assolvono a una funzione integratrice e ridefiniscono gusti (scuola, servizio militare, cerimonie patriottiche): se le società di complessa che sulle movenze e le note del tango combina e ridefini-La modernità periferica di Buenos Aires si afferma all'insegna di

<sup>21</sup> Cft. in proposito J. Scobie, Buenos Aires, del centro a los barrios, Buenos Aires, Solar, 1977.

<sup>22</sup> A. Gorelik, La grilla y el parque. Espacio público y cultura urbana en Buenos Aires, 1887-1936, cit., p. 371.

<sup>25</sup> Sull'importanza di tango, calcio e polo come fenomeni di ibridismo sociale e simbolico che configurano nuovi spazi della creatività e della mescolanza è in-

## annadausas anakarannua caukulas ankiah el

e un'immigrazione di massa – ma ben diversa da quella auspicata sito il giudizio di Juan Agustín García (autore del classico  $La\ ciudad$ – che ridefinisce il senso di appartenenza nazionale. Valga in propoche, suo malgrado, assiste all'amalgama tra l'eredità ispano-creola gono riconoscimento sociale e culturale da parte di un'élite dirigente del payador Santos Vega tra tutte). Le classi popolari urbane ottenrituale omaggio a mitiche figure di provenienza letteraria (quella in quei fenomeni di sociabilità come il teatro popolare fondati sul cietà dominata dalla mescolanza etnica. E ciò lo si coglie soprattutto sono alla ricerca di un senso di appartenenza nazionale in una sosimboli di identificazione individuale e collettiva destinati a quanti cosmopolita della capitale e che offrono a un pubblico di massa tura popolare, gli strumenti il cui linguaggio si contamina del gergo a larga diffusione come «Caras y Caretas», nel teatro e nella letteralargo consumo che trovano nei folletines sentimentales, in periodici zioni molto intense e ben tradotte in un verso armonioso, spagnolo golette molto ci dicono della qualità del giudizio da parte dell'osseril mate: in queste serate – dice García – è cresciuto il "tango" [e le virtango si vada imponendo in quelle riunioni in cui gli officianti del vita a uno spettacolo nel quale, dice ancora García, «si provano emocapitale dei primi decenni del nuovo secolo ci si riunisce per dare vatore], che lentamente si perfeziona e si fa più espressivo»<sup>24</sup>. Nella «culto criollista» si riuniscono «per fare musica, leggere poesia e bere indiana del 1900) che attesta, con toni quasi denigratori, quanto il All'insegna dell'ibridismo va vista anche la varietà di generi di

centrata l'analisi condotta da E.P. Archetti, Masculinidades. Fútbol, tango y polo en la Argentina, Buenos Aires, Editorial Antropofagia, 2003. Sulla rappresentazione della donna nei testi del tango in rapporto alla ridefinizione delle identità sociali e ai comportamenti sessuali si veda il recente contributo di A. Hernando, La suerte que es grela: tango, sexo y sociedad, «Revista Iberoamericana», 2002, 201, pp. 1025-1040.

201, pp. 1025-1040.

24 Cit. in A. Prieto, El discurso criollista en la formación de la Argentina moderna, Buenos Aires, Editorial Sudamericana, 1988, p. 146. Sul ruolo che il tango svolge nel riconoscimento sociale di un attore spesso denigrato della modernizzazione argentina cfr. P. Vila, El tango y las identidades tínicas en Argentina, cit., pp. 74-75; e B. Matamoro, La ciudad del tango, Buenos Aires, Editorial Galerna, 1982, che definisce «tango del acuerdo» (p. 45) quella forma di spettacolo che nei cabaret riunisce un pubblico di estrazione assai diversa ma accomunato dal consumo del tango-canción in cui abbondano termini in lungardo, il gengo popolare in cui è evidente l'influenza di dialetti italiani. Sull'immigrazione italiana e il conflitto linguistico cfr. V. Blengino, Oltre l'oceano. Gli inunigrati italiani in Argentina, Roma, Edizioni Associate, 1990, pp. 139-171.

ma molto argentino: con molto colore locale». Ed è significativo che questo sociologo, tenace assertore del canone positivista, aggiunga una considerazione non certo secondaria sul segno distintivo di questo nuovo culto patriottico che si officia sulle note del tango:

La chitarra è, in tutti questi canti, il simbolo della patria, di una patria più dolce e tenera, che non appare cinta dalle bandiere e dalle note di trombe militari. La patria popolare non è, di questi tempi, quella eroica e avvolta nel fumo delle battaglie che si insegna a scuola. È una patria civile del tempo di pace, gentile, sentimentale, un po' chiassosa e allegra<sup>25</sup>.

sume la veste di un nuovo rito attraverso cui l'eterogeneo corpo sozione che la scuola pubblica impartisce come uno dei pilastri dello nali. A quest'impresa concorrono anche i programmi di alfabetizzaciale del paese istituisce un patto di assimilazione con i valori nazioculto patriottico per provincianos, stranieri e figli di immigrati asmigrante straniero che va inscritto il successo del tango urbano. nuovo immaginario del criollo urbanizzato non meno che dell'imil cuchillero che Borges ha voluto canonizzare nei suoi versi, è ne lacro di azione e di replica gestuale di figure ormai scomparse come verso la metamorfosi della maschera e del travestimento – e il simuinizio secolo – come rappresentazione corale del divertimento attrasmo che si può istituire tra la festività più popolare dell'Argentina di festarsi in un ambito molto più allargato. Al di là dell'ovvio paralleliad esempio nella celebrazione del carnevale un'occasione per manilinguistica. Il carattere ludico di questo rito di socializzazione trova sforzo di modernizzazione di una società caratterizzata dalla varietà Il registro musicale che scandisce la diffusione e la ricezione del

Uscito dal microcosmo del *conventillo* il tango può dunque ridurre la distanza tra cultura popolare e colta, e ciò è possibile proprio perché l'eterogeneità dei discorsi della città ridefinisce anche l'estetica dei comportamenti sociali, delle forme di divertimento e del tempo libero non meno che le modalità di socializzazione tra quanti sono appunto fruitori abituali del circo, del teatro popolare, del carnevale, del cinema e dei ristoranti come il celebre «lo de Hansen» frequentato dalle famiglie nei giorni festivi per ascoltare le orchestre di tango. E a ciò concorre anche quell'*adecentamiento* dei testi del tango-canción che lo rende un prodotto di largo consumo

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Cit. in A. Prieto, El discurso criollista en la formación de la Argentina moderna, cit., p. 146.

di qui a poco trainato dalla nascita dell'industria discografica che nello spazio pubblico della città riunisce consumatori di spettacoli di intrattenimento e di pratiche sociali che generano una cultura popolare in cui produttori e consumatori sono a contatto diretto<sup>26</sup>.

deve constatare che, in quel genere di largo consumo che va sotto il non trascurabile corollario della promiscuità linguistica. Quesada il segno del «criollismo populista» facendo riferimento nel suo  ${\it Eli}$ soltanto parodiato sulle pagine di «Caras y Caretas») e al lunfurdo, il alcun soggetto sociale in carne e ossa<sup>27</sup>. Assolve però a un compito simbolica alla figura del gaucho – ormai non corrisponde più ad quel complesso di segni e motivi con cui si è data rappresentazione menti xenofobi dovuti all'emergere della questione sociale con il suo di quello sterminato catalogo di testi letterari che può riunirsi sotto sto Quesada traccia una mappa minuziosa della lettura popolare e questo voler stabilire un nesso di consequenzialità tra la definitiva anche tra le classi alte. E questi sono appunto gli ingredienti del codice di comunicazione della malavita ma che circola ampiamente lo parla, cioè all'immigrante italiano, al dialetto orillero (ma ormai preciso: fungere da termine di contrapposizione al cocoliche e a chi nome di letteratura «criollista», la dimensione del gauchesco – cioè «criollismo» en la literatura argentina (1902) al diffondersi di sentitango. Un attento osservatore della realtà del suo tempo come Ernescomparsa del gaucho come soggetto sociale e l'affermazione del fenomeno culturale urbano neghi le sue radici rurali, senza pei tango-canción di inequivocabile matrice urbana E indubbio che il successo del tango e del tango-canción come

Quando da più parti ci si interroga sugli effetti dell'alluvione immigratoria che trasforma il volto della società argentina e della sua capitale, l'immigrazione è spesso additata come una minaccia al persistere della popolazione nativa e la figura del gaucho è rivalutata come archetipo della nazionalità ispano-creola in risposta all'ibridismo dell'invasione cosmopolita. Un fenomeno di tale portata non

può che suscitare le riflessioni e le apprensioni degli intellettuali argentini che fino a poco prima avevano identificato in essa la chiave del successo del paese. Perciò nel momento in cui viene messo in discussione il mito dell'immigrazione come fattore di civilizzazione e di progresso l'ibridismo del tango è visto nella sua accezione negativa, soprattutto in relazione al fenomeno del pluralismo esogamico come conseguenza del crogiolo di razze (crisol de razas). In particolare il riconoscimento sociale dei settori popolari che è conseguenza del successo del tango – e dell'ibridismo di una musica scaturita dall'ambiente sociale prodotto dall'immigrazione ma che include l'eredità del folclore rurale tradizionale – dà luogo a giudizi, come quello di Carlos Ibarguren, di netto rifiuto di una musica considerata non argentina:

[...] è un prodotto illegittimo, che non ha la fragranza silvestre, né la grazia naturale della terra ma il segno sensuale del sobborgo; [...] Il tango non è propriamente argentino; è un prodotto ibrido o meticcio, nato nelle periferie e derivante da una mescolanza tra una habanera tropicale e una milonga falsificata<sup>28</sup>.

Quando il trio strumentale degli esordi (violino, flauto e arpa, quest'ultima ormai sostituita dalla chitarra) convive con altri generi musicali ibridi (valses, candombes, milongas, habaneras), le note del tango invadono gli spazi urbani anche grazie all'ospitalità offerta dal sainete, lo spettacolo popolare che trova nella contaminazione linguistica dei suoi testi una delle ragioni del suo enorme successo.

# Poetica del tango, moralità pubblica e sociabilità urbana

Nel primo decennio del Novecento il tango si è ormai conquistato il suo posto di rilievo nell'eterogeneità dei discorsi che configurano l'immaginario di classi colte e basse. Proprio perché il tango-canción propone nei suoi testi un'inedita moralità attraverso esemplari narrazioni di vita quotidiana e un'evocazione nostalgica del vissuto quotidiano assolvendo a una doppia funzione: instaurare un nuovo codice culturale che regola le relazioni di genere e, al contempo, ridefinire i canoni del rapporto amoroso rompendo gli stereotipi sul-

<sup>26</sup> Cfr. E. Romano, Las letras del tango. Antología cronólogica, 1900-1980, Rosario, Editorial Fundación Ross, 1990, p. 8. Il circo e il teatro sono tra i più frequentati: tra il 1889 e il 1925 il numero di quanti assistono a spettacoli teatrali nella capitale balza da 2,5 a 6,9 milioni. Cfr. in proposito S. Gayol, Conversaciones y desaffos en los cares de Buenos Aires (1870-1910), cit., p. 68.

los cafés de Buenos Aires (1870-1910), cit, p. 68.

El Quesada, El «criollismo» en la literatura argentina, in A.V.E. Rubione (a cura di), En torno al criollismo, Buenos Aires, Centro Editor de América Latina, 1983, pp. 103-230.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Cit in E.P. Archetti, Masculinidades. Fútbol, tango y polo en la Argentina, cit., p. 186.

l'identità femminile e maschile<sup>29</sup>. Una nuova morale articola e definisce la sfera degli affetti privati e il significato sociale dei testi del tango esibisce una tensione tra i generi, dove i protagonisti oscillano tra una mascolinità incerta e l'immagine della donna come compagna fedele o più spesso come *femme fatale*.

I suoi interpreti si spostano da un locale all'altro e le orchestre del nuovo sexteto típico (composte da bandoneón, basso, violino e dal piano come strumento conduttore) animano le serate dei cafetines de barrio. Ma il tango si esegue anche nelle feste di compleanno e di nozze, nei banchetti in onore di ospiti di riguardo, nei cabaret che si moltiplicano nella capitale a imitazione di quelli di Parigi. Tuttavia ci si imbatte ancora in resoconti come quello pubblicato dal quotidiano «La Razón» il 29 aprile del 1910 che con questi toni dipinge il Café de Camareras, menzionato come una delle «istituzioni» dove la "sbohremia porteña» va ad ascoltare e a ballare il tango:

[...] antri di perversione e del vizio [...] che sono la vergogna dei quartieri in cui si trovano e quotidianamente danno il tono dello scandalo senza che le autorità adottino energiche misure per farla finita con questi spettacoli, dove chi entra ne esce inevitabilmente spennato<sup>50</sup>.

A smentita delle considerazioni del cronista, la legittimità culturale e il successo di massa del tango sono confermati dal fervore patriottico che confluisce nei titoli dei tangos di maggiore successo proprio quando si svolgono i festeggiamenti per il primo secolo di storia dell'Argentina indipendente: Independencia, Primera Junta, Reconquista... Anche se il persistere del nesso tra il tango-canción e la presenza nei suoi testi del motivo del barrio (riproposto come antidoto alla modernità universalizzante e come difesa della peculiarità locale) resta alla base di quell'adecentamiento del tango che ne

decreta il successo di massa e lo rende uno spettacolo che esprime un nuovo senso della sociabilità urbana.

Negli anni Venti il tango è ormai approdato lontano dai suoi luoghi d'origine. È un prodotto culturale moderno che in una sorta di nomadismo viaggia verso l'Europa (e da qui ritorna) divenendo simbolo ed espressione di una condivisa e socialmente riconosciuta identità culturale e sociale. Con esso si sono riconfigurati gli spazi pubblici della metropoli, le forme di intrattenimento e di consumo del tempo libero all'insegna della fusione e dell'ibridismo. La poetica del tango restituisce al pubblico dei suoi fruitori una moralità pubblica e privata con una narrazione di vicende prototipiche che mescola sentimenti, metafore del rapporto amoroso, conflitto tra generi, scene di vita quotidiana, scorci della città ed evocazione nostalgica del vissuto quotidiano.

da ogni retaggio del passato. Dove la poetica del tango - al pari dei come struggente nostalgia, ma anche come illusorio sganciamento sulle movenze del tango, il pittore ci vuole dire della gaiezza e della del divertimento nell'evento socializzante del carnevale sulle note e in una fantasmagoria di colori. In questa rappresentazione corale prodotto di relazioni umane e sociali) che capovolge valori, profana sembra – del «senso carnevalesco» di una danza ibrida (intesa come allo spettatore come macchie di colore. Quale migliore conferma - ci coperto da una maschera, e le loro figure quasi stilizzate appaiono come in una girandola vestiti da Pierrot, Arlecchini, donne in tutù... ormai assurta a emblema della modernità, del divertimento e de sione cosmopolita e l'eterogeneità della babelica capitale argentina più danza licenziosa, il rio collettivo che canonizza la stessa identità di Buenos Aires. Non senso del vivere nello spazio urbano, rappresentando un immaginacanoni della letteratura popolare allora in voga – impone un nuovo libertà da ogni norma, dello sdoppiamento e della festa danzante tabù e convenzioni morali e sociali con il ricorso al travestimento Ognuno di loro, come si conviene a un ballo di carnevale, ha il viso per titolo *Pierrot tango* e sulla tela sono dipinti ballerini che roteano Un quadro del pittore Santiago Stagnaro realizzato nel 1913 ha tango ha fatto propri l'ibridismo dell'inva-

Ivi, pp. 185-186.

ocit in H. Salas, La noche, tangos y espectáculos, in M. Gutman (a cura di), Buenos Aires 1910: Memoria del Porvenir, Buenos Aires, Gobierno de la Ciudad de Buenos Aires-Consejo del Plan Urbano Ambiental-Facultad de Arquitectura, Diseño y Urbanismo de la Universidad de Buenos Aires-Instituto Internacional de Medio Ambiente y Desarrollo. IIED-América latina, 1999, p. 154. Sul persistere della connotazione ruffianesca e sordida degli ambienti in cui si balla il tango e della fama della capitale come un crocevia della tratta delle bianche cfi. D.J. Guy, El sexo peligroso. La prostitución legal en Buenos Aires 1875-1955, Buenos Aires, Sudamericana, 1994, che attesta come anche in Europa Buenos Aires sia a lungo ritenuta «un tenebroso porto di donne scomparse e di vergini europee sequestrate che erano costrette a vendere il loro corpo e a ballare il tango» (p. 19).